
 
Техногуманизм: Техника как творческое самопреодоление человека 

 

 

137

НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ:  
СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 
 
 
 
 
 
 

М.Н. Эпштейн 

ТЕХНОГУМАНИЗМ: ТЕХНИКА КАК ТВОРЧЕСКОЕ 
САМОПРЕОДОЛЕНИЕ ЧЕЛОВЕКА 

 
 

Поэзия за пределами стихов 
 
ХХI век обещает стать веком великих поэзий и поэтик, дале-

ко раскинувшихся за пределами книжных переплетов. Поэзия пе-
рестает быть пленницей букв и переходит в творение новых обще-
ственных и технических форм, в пересоздание жизни и космоса. 
При этом она остается поэзией, т.е. искусством метаморфоз, пере-
воплощения одного образа в другой по признакам сходства или 
смежности. Поэзия одаряет одни вещи именами других, объясняет 
неизвестное известным, а известное представляет странным и та-
инственным. Поэзия выходит из своей ранней, чисто словесно-
стиховой формы и, как двигатель самых мощных, космических 
трансформаций, вооружается энергией науки и техники, инстру-
ментами всех знаний и профессий, чтобы так же волшебно преоб-
ражать космос, как это раньше удавалось только в стихах. Физика, 
химия, биология, энергетика, информатика – все приходит на 
службу поэзии, которая определяет смысл развития технологий 
высшей целью, ранее достижимой только в словах: постичь един-
ство мироздания, где все отражается во всем. Ныне то, что было 
метафорой, становится технической и биологической метаморфо-
зой, сотворением новых видов жизни и разума. О могуществе этой 
сверхпоэзии, задающей смысл истории, можно судить по следую-
щему маленькому словарику новых видов творчества. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

138

Aнтропоэйя (anthtropoeia; άνθρωπος, anthropos, человек + 
ποιέω, poieo, делать, производить; ср. мифопоэйя, логопоэйя) – со-
творение человека или человеческого, совокупность всех практик, 
направленных на создание генетически или технологически изме-
ненных человеческих существ. К темам антропоэйи в широком 
смысле относится и сотворение человека Богом, и Голем, и Фран-
кенштейн, и сверхчеловек Ницше, и производство людей из инку-
баторов у Хаксли, и новейшие опыты клонирования, и работа над 
искусственным интеллектом, и движение трансгуманизма… Ан-
тропоэйя – это поэтика человекотворчества. 

Биопоэйя (biopoeia; греч. bios, жизнь + греч. poiein, созда-
вать) – искусство создания новых живых организмов, биопоэти-
ческих метаморфоз, трансгенных мутаций, переносящих искусство 
словесных образов, метафор и метонимий в язык генов, так что 
разные организмы и их хромосомы входят в новый поэтический 
ансамбль и слово выступает как модель развития живой клетки. 

Космопоэйя (cosmopoeia; греч. kosmos, космос + греч. 
poiein, создавать) – искусство, обладающее всеми теми сенсор-
ными средствами воздействия, что и сама реальность, включая 
обонятельные и осязательные. Космопоэйя осваивает все новые 
технические средства воспроизведения реальности и воплощает 
фантазию художника в полной чувственной достоверности, кото-
рая делает ее практически неотличимой от объектов реального ми-
ра. Со временем мы научимся создавать произведения не только 
изобразительного, или музыкального, или парфюмерного, но уни-
версального искусства, обращенные сразу ко всем органам чувств 
(включая осязание), – столь же многомерные, как и сама реаль-
ность. В этом случае перед нами встанет вопрос: а не является ли 
сам космос произведением космопоэйи? Если это так, то физика, 
биология и другие естественные науки заново сомкнутся с теоло-
гией и эстетикой, как было на ранних стадиях их развития. Физи-
ка – это не просто изучение структуры материального мира, но 
изучение законов фантазии, мастерства, композиции, образности, 
пластического языка – той божественной космопоэйи, которая 
создала этот мир как произведение универсального искусства. 

Социопоэйя (sociopoeia; лат. socius, спутник, товарищ, по-
следователь + греч. poiein, создавать) – поэтическая сторона об-
щественной жизни, в которой мы не просто исполняем отведенные 
нам социальные роли, но воистину играем их, играем в них, внут-



 
Техногуманизм: Техника как творческое самопреодоление человека 

 

 

139

ренне дистанцируясь от своей функции / идентичности и воспри-
нимая ее как метафору или метонимию, как перенос по сходству 
или смежности. Это карнавально-театральная, условно-игровая 
сторона социальности: мир – театр, и мы в нем актеры. «Гул затих. 
Я вышел на подмостки. / Прислонясь к дверному косяку...» В сете-
вых сообществах наши внесетевые роли оказываются условными, 
мы играем в других людей, формируем себя по образу не-себя или 
не-только-себя, и эта не-себейность оказывается мощным факто-
ром формирования новых метафорических сообществ, новой со-
циопоэтической среды. «Золотою лягушкой луна распласталась по 
тихой воде». Луна принимает образ лягушки – в этом суть поэти-
ческого переноса, тропа. Как авторы, мы творим себя как аватаров: 
аватарность и авторность – две ипостаси социопоэзиса. Социо-
поэйя – это общество странников в иное, переходящих из роли в 
роль, «как образ входит в образ и как предмет сечет предмет»: об-
щество мультивидуумов, где каждый есть в каждом. Это не ши-
зофренически расколотая, а богатая, многоролевая, «многосамост-
ная» личность, которой тесно в рамках одного «я». Собственно, 
эта множимость «я», многосамие, всегда наблюдалась в актах ху-
дожественного творчества, когда личность условно, на сцене или в 
романе, перевоплощалась в других. «Я противоречу себе? Пре-
красно, значит, я противоречив. Я велик, меня – миллионы 
(multitudes)» (Уолт Уитмен). Личность вмещает в себя целый со-
циум, а социум не подавляет, а поощряет ролевую игру личностей. 

Технопоэйя (technopoeia; греч. techne – искусство, ремесло + 
греч. poiein, создавать) – поэтическая сторона техники как дея-
тельности, воплощающей творческие устремления человека и сим-
волическое ви�дение мира. Мосты, раскинувшиеся над реками, 
как рукотворные радуги; города, сияющие белыми небоскребами в 
голубой дымке; виртуальные миры, приносящие нам свободу фан-
тазий и преображений, – все это технопоэйя. Техника не менее 
метафорична и символична, чем поэзия, но осуществляет эту энер-
гию созидания не в словах, а в поэтически преображенной мате-
рии, где каждый элемент «играет» с природой, преодолевает силу 
тяжести, дальность расстояний, ограниченность телесных возмож-
ностей. Технопоэйя, воплощенная в авиации, ракетостроении, 
электронике, Интернете, новейших средствах связи и построения 
виртуальных миров – это техника как поэзия: она позволяет про-
зревать незримое, слышать неслышимое, глаголить многими язы-



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

140

ками, доносить свое слово до краев мира. Подобно пушкинскому 
«шестикрылому серафиму», она распахивает пространства земли и 
неба, утверждает многомерность и вездесущность духа. Технопо-
эйя – это техника как продолжение поэзии иными конструктив-
ными средствами. 

Как видим, даже в техноцентрический век поэзия не исчезает, 
а интегрируется в новые, сверхсловесные формы бытия. 

Всех этих терминов с основой «-поэйя» еще нет ни в рус-
ском, ни в английском языках (в чем легко убедиться, поискав по 
Гуглу). Но я убежден, что они (или сходные с ними) войдут в язык. 
Чем выше могущество техники, чем шире размах космических 
преобразований, тем поэтичнее становится бытие, поскольку по-
эзия это и есть власть человека преображать мироздание, власть 
Орфея оживлять мертвое, завораживать живое и находить всему 
образ и подобие. От стихов, т.е. словесных заклинаний стихий, 
человек переходит к практическому овладению ими, и тогда по-
эзия становится миротворящим Словом. Не случайно главные 
термины поэтики: «образ и подобие» – уже даны в начале Книги 
Бытия как модель отношения Бога к человеку. «Сотворим челове-
ка по образу нашему и по подобию нашему» (Быт. 1, 26). «И со-
творил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил 
его» (Быт. 1, 27). Человек не тождествен и не противоположен Бо-
гу, между ними не логическая связь, а поэтическая, образная, ос-
нованная на уподоблении, сходстве. По образу и подобию Слова 
создается сначала человек, а затем по своему образу и подобию он 
пересоздает окружающий мир. В конце концов, и наука, и техника, 
и информатика – все это приемы поэтического творчества, т.е. 
средства раскрытия образа Бога в человеке и человека в мире. 

 
 

Конец человека? 
 
Одна из этих сверхпоэзий – антропоэйя, самосотворение че-

ловека – тема данной статьи. Судьба человека в начале ХХI в. все 
чаще рассматривается под знаком его исторического конца и всту-
пления в эпоху постгуманизма. Идея сама по себе не нова. Еще в 
ХХ в. постгуманистические движения вдохновлялись ницшевской 
философемой сверхчеловека, а затем постструктуралистской эпи-
стемой «конца человеческого» (М. Фуко). Но к началу XXI в. идея 



 
Техногуманизм: Техника как творческое самопреодоление человека 

 

 

141

исчерпания и преодоления человека получила новый импульс в 
грандиозных успехах технической и особенно кибернетической 
цивилизации. 

Сейчас становится все яснее, что медленная эволюция разу-
ма в форме человека как биологического вида подходит к новому 
рубежу – этапу ускоренной эволюции разума в виде информаци-
онно-кибернетических систем, быстро сменяющих друг друга на 
основе непрерывно растущих вычислительных и производитель-
ных мощностей. При этом возникают три позиции: две из них хо-
рошо заявлены и общеизвестны, а третьей придерживаюсь я сам. 

Первая позиция: постгуманизм (или трансгуманизм).  
В США еще в 1990-е годы возникло движение трансгуманизма, 
которое пытается соединить прорывы в области компьютерных и 
генетических технологий с философией преодоления природных 
ограничений, присущих человеку как смертному существу. На 
смену ему придут более совершенные киборги, бессмертные и 
бесконечно самосовершенствуемые технические или биотехниче-
ские носители разума. Постгуманизм нацелен на возникновение 
так называемой сингулярности, взрывной точки развития, которая 
современными футурологами, такими, как Рэй Курцвайл, прогно-
зируется на середину ХХI в. Тогда созданные человеческим интел-
лектом механизмы и компьютерные системы выйдут на передний 
край эволюции разума и поведут за собой все более отстающих (а 
иногда и упирающихся) человеков. Лучшее, на что может надеяться 
человек как биологическая форма разума, – это на свою внутрен-
нюю технизацию, которая дополнит технизацию и роботизацию 
всего социума. Биологические, несовершенные органы все более 
будут заменяться искусственными, нестареющими, и возникнет 
непрерывный энергоинформационный обмен постчеловеческого 
техноорганизма со всей окружающей средой. По предсказанию 
Р. Курцвайла, уже к концу XXI в. мир будет населен преимущест-
венно искусственными интеллектами в форме информационных 
программ, передвигающихся от одного компьютера к другому че-
рез электронные сети. Эти компьютерные программы будут спо-
собны манифестировать себя в физическом мире в виде роботов, а 
также одновременно управлять множеством своих программируе-
мых тел. При этом индивидуальные сознания будут постоянно со-
четаться и разделяться, так что уже невозможно будет определить, 
сколько «людей» или «разумных существ» проживает на Земле. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

142

Новая пластичность сознания и способность перетекания из ин-
теллекта в интеллект серьезно изменят природу личной идентич-
ности. Физические, технологически неопосредованные встречи 
между двумя людьми в реальном мире станут исключительно ред-
кими. То, что традиционно понимается под субъектом, растворит-
ся в информационных потоках и электронных сетях. Самоуправ-
ляемые компьютерные программы, как тютчевские «демоны 
глухонемые», будут вести беседу между собой1. Такова позиция 
фанатов технического прогресса, искусственного разума и т.д. 

Трансгуманизм – это внеакадемическое движение энтузиа-
стов киберразума. Однако и в академических кругах растет инте-
рес к новым технологиям и их воздействию на гуманитарные нау-
ки, порождая новое поле исследований, которое часто называют 
posthuman studies – «постчеловеческие» или «постгуманитарные» 
исследования. Хороший пример – влиятельная книга Кэтрин Хэй-
лес «Как мы стали постчеловеками: Виртуaльные тела в киберне-
тике, литературе и информатике»2. 

Вторая позиция: антитехницизм. Все эти кибернетические 
организмы и мыслящие механизмы – дьяволовы извращения  
и прельщения, посланные человечеству в наказание за гордыню и 
грозящие самоистреблением человеческому роду. Они опасны  
и неуправляемы, а главное, они овеществляют и обездушивают 
человека. Техника, и особенно высшая, интеллектуализированная 
техника, уводит человека от сокровенной истины бытия, от духов-
ных глубин и божественных тайн... В этом антитехницизме сходят-
ся многие верующие разных конфессий, руссоисты, фундаментали-
сты-националисты, традиционные гуманисты, экзистенциалисты, 
хайдеггерианцы, экологисты-зеленые и многие другие. 

Третья позиция: техногуманизм. Это позиция взаимообу-
словленности и соразвития человека и техники в цивилизации 
XXI в., представление о гуманистическом смысле техноэволюции. 
                                          

1 Такоe ви�дение нового века изложено в книгax: Kurzweil R. The Age of 
Spiritual Machines. – N.Y.: Viking Press, 1999. – 400 p.; The Singularity is near: When 
humans transcend biology. – N.Y.: Viking Press, 2005. – 672 p. Подробнее об идеях 
Курцвайла см.: Эпштейн М. Нулевой цикл столетия.  Эксплозив – взрывной 
стиль 2000-х // Звезда. – М., 2006. – № 2. – C. 125–132. 

2 Hayles N. Katherine. How we became posthuman: Virtual bodies in cybernet-
rics, literature, and informatics. – Chicago; L.: The univ. of Chicago Press, 1999. – 
364 p.  



 
Техногуманизм: Техника как творческое самопреодоление человека 

 

 

143

Техника – такое же проявление человеческого гения, как искусст-
во (греч. techne и значит «искусство»). И если автор-художник да-
рует своим персонажам свободу от себя самого (и чем одареннее 
автор, тем более живыми, самодостаточными и своевольными 
предстают его персонажи), то почему бы не допустить такую же 
свободу и за техническими персонажами, вылепленными не из 
слов, не из красок и мрамора, а из квантов, атомов, лучей, микро-
схем, алгоритмов? 

 
 

Техногуманизм и кенозис человека.  
Теологические параллели 

 
Далее я предложу свое критическое введение в это новое 

дисциплинарное поле, которое я определяю как «гуманологию» 
(humanology), а не «постгуманистику». Суть не в конце человека, а 
в расширении самого понятия «человеческого», которое переходит 
на всю совокупность сотворенного человеком даже там, где он 
«кончается» как биологический организм и активный субъект. Как 
ни пугающе выглядят перспективы исчезновения человека в ма-
шинно-информационной цивилизации, важно понять, что такое 
«исчезновение» заложено в кенотической природе самого челове-
ка, его способности к самотрансценденции, перенесению своей 
сущности в нечто радикально отличное от себя. 

Под кенозисом в теологии понимается самоопустошение Бо-
га, сначала творящего отдельный от себя мир, а затем умаляющего 
себя вплоть до принятия человеческого облика (кенозис, κένωσις, 
греч. опустошение, истощение, от κενός, пустой). Как этот кено-
зис действует дальше, уже в деятельности человека? Человек соз-
дает формы техники, способные существовать в автономном ре-
жиме, независимо или почти независимо от его прямого 
вмешательства. Не так ли Бог создает формы мироздания, включая 
самого человека, способные существовать автономно, без прямого 
вмешательства Творца свыше? Действие естественных законов 
мироздания и свободная воля человека не суть аргументы против 
бытия Творца, напротив, иудеохристианская теология как раз ис-
ходит из этих предпосылок суверенности творения. Точно так же и 
гуманология строит свое представление о человеке на основе его 
радикальной способности к самоотчуждению, созданию самодей-



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

144

ствующих кибернетических существ и искусственного разума. 
Разве самопреодоление и даже самозабвение человека не есть 
квинтэссенция человеческого? Если человек создан свободным, по 
образу и подобию своего Творца, то не может ли он и дальше пе-
редавать эту свободу своим творениям, наделять их той же суве-
ренностью мышления и деятельности, какую сам получил от Бога? 

Речь идет о творческой эстафете, передаваемой Богом чело-
веку, а человеком – искусственному разуму. Эта теория интеллек-
туальных эстафет позволяет понять, почему признание автоном-
ности будущих высокоразвитых киборгов ничуть не ведет к 
принижению роли человека. Ведь и признание автономии и свобо-
ды человека в мироздании не обязательно ведет к атеизму, отри-
цанию роли Творца. Иудеохристианская теология именно подчер-
кивает глубочайшую, неотъемлемую свободу человека как 
свидетельство его сыновства, укорененности в свободной воле Отца. 
Признание возможной автономии и даже «своеволия» киборгов 
может углубить наше представление о человеке, проложить новые 
пути гуманизму. 

Иными словами, гуманология так же относится к постгума-
низму (философии смерти человека), как теология – к атеизму 
(философии смерти Бога). Для атеиста или богоборца свобода че-
ловека означает, что «Бог умер»; для воинствующего постгумани-
ста, «человекоборца», свобода киборга, искусственного разума 
означает, что «человек умер». Но для теологии такая «смерть Бо-
га» есть лишь знак его бесконечной творческой силы и милости к 
человеку, способности «самоистощаться» в своих творениях и, 
через мистерию Богочеловека, смертью попирая смерть, воскре-
сать и воскрешать к новой жизни. Так же и человек, исчезая и «са-
моистощаясь» во все более совершенных и автономных творениях 
своего разума, передавая им свои человеческие свойства (вычис-
ления, коммуникации, моделирования, конструирования, накопле-
ния и обмена информации и т.д.), обретает новую, «сверхчелове-
ческую» жизнь в своих творениях. 

Теология постигает волю и образ Бога даже в его предель-
ном самоумалении, его радикальном очеловечивании и осмертива-
нии, когда Бог перестает быть трансцендентным и становится пол-
ностью имманентным своему смертному творению. Богочеловек – 
центр христианской теологии. Точно так же техночеловек – центр 
новой гуманологии, которая постигает человеческое в самых ра-



 
Техногуманизм: Техника как творческое самопреодоление человека 

 

 

145

дикальных преобразованиях, выводящих его далеко за рамки био-
логической природы. Даже в тех предельных случаях, когда челове-
ческий разум всецело переходит в искусственный разум его творений 
и освобождается от своей начальной привязки к биологически актив-
ному субъекту, – это тоже область гуманологии. Иными словами, 
гуманология «растягивает», «расширяет» поле человеческого по 
сравнению с традиционной сферой гуманитарных наук, которые 
изучают творческую деятельность человека (историю, искусство, 
язык, философию), но оставляют в стороне область естественно-
научных практик и технологий, как если бы они не были свиде-
тельством о человеке. Но разве самоотчуждение, самопреодоление 
и даже самозабвение человека не есть квинтэссенция человеческого? 
Гуманология заходит «за край» гуманитарных наук, именно в те 
области, где человеческое наиболее радикально изменяет себе, 
вместе с тем оставаясь собой. 

И одновременно гуманология отказывается присоединяться к 
тем поминкам по человеку, которые справляют недальновидные 
технократы и футуристы: для них рост информационной мощности 
машин, их растущая интеграция (между собой) и автономизация (от 
человека) свидетельствуют о конце человеческого этапа истории. 
Но правомерно ли само их ключевое понятие «posthuman» (пост- 
человеческий), которое не только по звучанию, но и по сути сбли-
жается с «posthumous» (посмертный)? Предвосхищая новый, «по-
стбиологический» этап развития цивилизации, должны ли мы  
хоронить человека, отождествляя его тем самым с его биологиче-
ским субстратом? Или быть человеком – значит выходить за грань 
«человеческого, слишком человеческого», по образу и подобию 
самого Творца, который потому и Творец, что выходит за грань 
«божественного, слишком божественного», создавая мироздание и 
в нем – человека? 

 
 

Сверхчеловек – (само)творение человека 
 
«Трансгуманизм» представляется более оправданным поня-

тием, чем «постгуманизм», поскольку «транс» указывает на дви-
жение через и за область человеческого. При этом между гума-
низмом и трансгуманизмом по сути нет никакого противоречия. 
Ведь именно человеку свойственно быть больше или меньше себя, 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

146

заходить за собственный предел (в обе стороны). Термины «гу-
манизм» и «трансгуманизм» описывают одно и то же отноше-
ние человека к самому себе, в котором он выступает и как 
субъект, и как объект. «Трансгуманное» существо, или, привыч-
нее выражаясь, сверхчеловек, – это субъект того отношения, объек-
том которого выступает человек. 

Когда Ф. Ницше устами Заратустры провозглашает переход-
ность человека, он именно подчеркивает, что создание сверхчело-
века – это дело человека, что сам человек – это только мост, про-
тянутый между обезьяной и сверхчеловеком. 

«И Заратустра говорил так к народу: Я учу вас о сверхчеловеке. 
Человек есть нечто, что должно превзойти. Что сделали вы, чтобы 
превзойти его? Все существа до сих пор создавали что-нибудь 
выше себя; а вы хотите быть отливом этой великой волны и скорее 
вернуться к состоянию зверя, чем превзойти человека? Что такое 
обезьяна в отношении человека? Посмешище или мучительный 
позор. И тем же самым должен быть человек для сверхчеловека: 
посмешищем или мучительным позором»1. 

В одном Заратустра ошибается: разве все существа до сих 
пор создавали что-нибудь выше себя? Какие же это существа – 
рыбы, змеи, олени? Что они создали выше себя? Это единственное 
свойство человека, создающего то, что красивее и долговечнее его 
самого. И грядущий сверхчеловек, каким бы он ни был наделен 
физическим и интеллектуальным превосходством, – это тоже соз-
дание человека, его способность превосходить себя. Именно и 
только человеку, создающему искусство, технику, цивилизацию, 
наконец, новые потенциальные формы жизни и разума, свойствен-
но перешагивать через себя, быть мостом к высшей цели. В ниц-
шевской проповеди сверхчеловека нет, по сути, ничего, что не со-
держалось бы в знаменитой ренессансной речи Джованни Пикo 
делла Мирандола о достоинстве человека: 

«...Принял Бог человека как творение неопределенного об-
раза и, поставив его в центре мира, сказал: “Не даем мы тебе, о 
Адам, ни определенного места, ни собственного образа, ни особой 
обязанности, чтобы и место, и лицо, и обязанность ты имел по 
собственному желанию, согласно твоей воле и твоему решению. 
                                          

1 Ницше Ф. Так говорил Заратустра // Ницше Ф. Соч.: В 2 т. – М.: Мысль, 
1990. – Т. 2. – С. 8. 



 
Техногуманизм: Техника как творческое самопреодоление человека 

 

 

147

Образ прочих творений определен в пределах установленных нами 
законов. Ты же, не стесненный никакими пределами, определишь 
свой образ по своему решению, во власть которого я тебя предос-
тавляю... Ты можешь переродиться в низшие, неразумные сущест-
ва, но можешь переродиться по велению своей души и в высшие 
божественные”»1. 

Если вычесть из Пико делла Мирандолы религиозную со-
ставляющую ренессансного гуманизма, то как раз и получится 
ницшевский человек, пролагающий себе путь к сверхчеловеку. 
«...Можешь переродиться по велению своей души и в высшие...» 
(Пико делла Мирандола). «Все существа до сих пор создавали что-
нибудь выше себя...» (Ницше). Ницше исходит из той же самой 
гуманистической темы, только трактует ее менее точно, поскольку 
ссылается на неведомые «все существа», тогда как у Пико делла 
Мирандолы именно и только человек может перерождаться (пре-
ображать себя) в нечто высшее. 

Но и религиозная составляющая «достоинства человека», по 
сути, не снимается у Ницше, напротив, приобретает еще большую 
напряженность. У Пико делла Мирандолы человек поставлен Богом 
в центр мира, как сверхсущество, у Ницше сам человек пытается 
стать таким сверхсуществом, превзойти себя, обрести атрибуты Бога. 
Это выворачивание той же самой трансцендентной, «божественно-
бесконечной» складки, которая Ренессансом заложена в существо 
человека, а теперь разворачивается из него как «сверхчеловече-
ское» – то, что Жиль Делёз в своей книге о Мишеле Фуко (в главе 
«Человек и Надчеловек») называет «сверхскладкой». 

Делёз так излагает «постгуманистическую» концепцию Фуко, 
солидаризируясь с нею. В «классической» формации XVII–XVIII вв., 
у Спинозы, Лейбница, Паскаля, человек – это складка, морщинка 
на лике Бесконечного, которая должна быть разглажена, чтобы 
обнаружилась вечная, божественная природа человека. В «истори-
ческой» формации XIX в., у Кювье, Дарвина, Адама Смита, Мар-
кса, человек складывается, обретает радикальную историческую 
конечность, вписывается в контекст языка, эволюции, производст-
ва, задается обстоятельствами места и времени. Наконец, в той 

                                          
1 Речь о достоинстве человека // История эстетики. Памятники мировой 

эстетической мысли: В 5 т. – М.: Изд-во Академии художеств СССР, 1962. – 
Т. 1. – С. 507–508. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

148

«формации будущего», провозвестником которой, по Делёзу, стал 
Ницше, сама складка начинает множиться, человек становится 
сверхчеловеком, не утрачивая своей конечности, но как бы много-
кратно ее воспроизводя в перспективе «вечного возвращения». 
«Сверхскладчатость» можно обнаружить в бесконечной самореф-
лексивности современной литературы и искусства, в множащихся 
спиралях генетического кода, в самоорганизации хаоса и других 
сложных, случайностных процессов, в бесконечно делимых и са-
моповторяющихся узорах фракталий. Это уже не трансцендентно 
(теологически) бесконечное, сморщившееся в человека, но все еще 
поддающееся разглаживанию, выявлению своей божественной 
природы (как в XVII–XVIII вв.). И это уже не исторически конеч-
ное, которое глухо и бесповоротно замкнулось в себе, стало впол-
не земной, преходящей человечностью (как в ХIХ в.). Это беско-
нечно множимая конечность, историчность, которая сама 
трансцендирует себя, устремляясь к предельной интенсивности, к 
сверхчеловечности. По Делёзу, эта новая формация, открывшаяся 
ХХ и ХХI вв., по своему творческому потенциалу ничем не усту-
пает двум предыдущим, а может быть, и превосходит их1. 

Если принять этот взгляд, очевидно, что никак не приходится 
говорить о конце человека – скорее, о начале его самоумножения в 
виде «сверхскладки», «сверхчеловечества». Быть человеком – 
это и значит становиться сверхчеловеком. Человеческое возво-
дится в высшую степень интенсивности, расширяет свой диапазон 
в бытии, создавая вторую, в перспективе самодействующую и са-
момыслящую природу. Гуманология – это и есть наука о челове-
ке, переступающем свои видовые границы, наука о трансфор-
мациях человеческого в процессе создания искусственных 
форм жизни и разума, потенциально превосходящих биологиче-
ский вид homo sapiens. 

 
 

Экология человека 
 
До недавнего времени в распоряжении ученых была только 

одна, естественная, форма жизни и одна, человеческая, форма разума, 
                                          

1 The Deleuze reader / Ed. and with an introduction by Constantin V. Boundas. – 
N.Y: Columbia UP, 1993. – Р. 95–102. 



 
Техногуманизм: Техника как творческое самопреодоление человека 

 

 

149

исследование которых не позволяло прийти к обобщениям о при-
роде жизни и разума именно потому, что они были доступны для 
наблюдения только в единственном числе, тогда как обобщение 
требует сравнения разных форм одного явления. Гуманология рас-
сматривает человека в ряду не только внеразумных форм жизни 
(растений и животных), но и внебиологическиx форм разума, как 
элемент некоей более общей парадигмы, как «одного из»: в ряду 
гуманоидов, киборгов (киберорганизмов), роботов. 

Постепенно в этих расширенных рамках человеческое при-
обретает ту специфику, которой раньше обладали только его под-
виды – нации и этносы в составе человечества. Глобализация, т.е. 
объединение наций в техно-экономически-культурную целост-
ность человеческого рода, происходит одновременно со специфи-
кацией и даже «нацификацией» самого человечества как одного 
из видов (species) разумных существ. Такая «постановка в ряд» 
сужает значение данного элемента и одновременно маркирует его, 
выделяет как особо значимый. У феномена человека появляется 
как бы грамматическая форма, «падеж» со своим определенным 
значением, тогда как раньше он был внесистемным феноменом, 
единственным субъектом и объектом гуманитарных наук. Теперь 
мы начинаем рассматривать человека как одну из фигур ноосферы, 
и он получает дополнительные дифференциальные признаки. 
Гуманология обогащает тот язык, которым мы говорим о человеке, 
вносит в гуманитарные науки новую парадигму: человек в его от-
личии от других форм разума. Тем самым гуманология выделя-
ется из круга традиционных гуманитарных наук, конституирует 
себя как новую науку о человеке. 

Машины, техника, компьютеры все более овладевают тради-
ционными областями человеческого мышления и действия (вычис-
ление, конструирование, производство, строительство, накопление 
и обмен информацией и т.д.). Соответственно и человеческое, в 
его несводимости к этим человекообразным функциям машины, 
все более воспринимается как нечто редкое, диковинное, удиви-
тельное, не просто «поглощается», но «дегустируется», у него по-
является особый, благородный вкус и запах, как у старинного вина. 
Нужна высокоразвитая техническая цивилизация, чтобы запечат-
леть образ человека на таком экологическом уровне: тело, при-
косновение, взгляд, разговор по душам, вера, надежда, «любви 
старинные туманы». Возникает примерно такое же отстраненное 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

150

и остраняющее отношение к человеку, как к природе в рамках 
экологии, – отношение издалека, как к исчезающему виду. Уже в 
XVIII–XX вв. объектом такого экологического внимания и носталь-
гического влечения наряду с первозданной природой становятся 
первобытные народы, архаические и традиционные культуры, т.е. 
человек как предмет этнографии или культурной антропологии. 
Эта перспектива расширяется в будущее. Постепенно и современ-
ный человек будет передвигаться в область экологического вни-
мания и заботы, поскольку «современность» будет все более осоз-
наваться как техносреда, из которой человеческая телесность и 
индивидуальность выпадают «в осадок», как рудимент давней стадии 
развития разума – «полудикой», промежуточной между природой и 
культурой, полуестественной-полуискусственной. 

Соответственно этому новому мироощущению возникает и 
гуманология – дисциплина, которая относится к гуманитар-
ным наукам, как экология – к наукам естественным. Физика 
и биология изучают природу «как таковую», тогда как экология 
рассматривает ее во взаимоотношении с человеком, как часть че-
ловечески формируемой среды. Подобным же образом гумани-
тарные науки изучают «человека как такового», тогда как гума-
нология изучает человека как часть технически формируемой 
среды, как один из видов разумных существ, «биовид» (разумный 
организм), наряду с возможными «техновидами» (разумными ме-
ханизмами). Гуманология также изучает способы взаимодействия 
между био и техно в человеке, технизацию организма и очелове-
чивание машины. 

Вслед за природой, которая интегрируется в состав растущей 
всепланетной цивилизации, и человек будет все более восприни-
маться в модусе редкости, как замкнутый биоценоз, встроенный в 
более могущественную техническую среду. Функция человеческого, 
возможно, будет закрепляться за искусственно изолированными, 
охраняемыми территориями, «антропопарками», вроде того, как 
природа в настоящем, «первозданном» виде уже сейчас существует 
за оградой искусственных заповедников. Само естественное ста-
новится функцией искусственного, предметом культивации и кон-
сервации. Такие плантации, или заповедники, или натуральные 
музеи человеческого будут принимать самые причудливые фор-
мы, как некомпьютеризованные островки давно прошедшей «есте-
ственной цивилизации». 



 
Техногуманизм: Техника как творческое самопреодоление человека 

 

 

151

Как пример только что зародившегося гуманологического 
предмета можно привести рукописание – маленький заповедник 
человеческого в мире компьютерной печати. Моя рука, уже при-
выкшая нажимать клавиши с готовыми буквами, вдруг заново 
ощущает свою человечность, водя пером по бумаге. Раньше акт 
письма не воспринимался как собственно человеческий, посколь-
ку он имел функциональную нагрузку: передача информации.  
В компьютерный век письмо, уступая эту функцию машине, зано-
во открывает свою телесность. Писание – способ касания бумаги и 
символическое прикосновение к адресату, будущему читателю; 
откровение о личности, интимное обнаружение психомоторных 
свойств автора. Писание – это нечто «дикое» в сравнении с печа-
танием: ритуальная пляска руки, разновидность танцевального ис-
кусства... Как видим, сам этот предмет – письмо – существовал 
издавна, но предметом гуманологии становится впервые именно 
в своем исчезающем и новооткрытом качестве: как устаревший 
способ коммуникации, как проявление тактильно-жестикулярных 
свойств, как рецидив и рудимент человеческого в постчеловече-
ской цивилизации. Недаром появляется даже такой термин: 
«мокрая подпись» (wet signature), т.е. традиционная чернильная 
подпись, в отличие от просто подписи (без эпитета), под которой 
уже понимается электронная, цифровая идентификация. Техни-
зация человеческих способностей, их передача машине ускоряет 
процесс архаизации и экологизации самого человека как природ-
ного существа. 

 
 

Гуманология в системе наук о человеке 
 
На рубеже ХХ–XXI вв. вырисовывается новое соотноше-

ние между тремя основными дисциплинами изучения человека: 
антропологией, гуманитарными науками и гуманологией. 
Разница между ними соответствует трем основным эпохам в 
развитии цивилизации: доисторической, исторической и пост- 
исторической. 

Антропология изучает человека как биологический вид, 
важнейшей особенностью которого является культурная эволюция, 
как отдельную ветвь естественной эволюции животного царства. 
Предмет антропологии – физиология, раса, этнос, примитивные 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

152

формы хозяйства и религии, генетические и культурные свойства, 
специфические для вида homo sapiens в его переходе из природы в 
культуру. При этом культура берется в своих ранних, нерасчленен-
ных, синкретических формах, в связи и по контрасту с природой, а 
не в исторически более поздних внутренних своих разделениях. 

Гуманитарные науки изучают человека как суверенного 
субъекта, творца и распорядителя всей окружающей знаковой, 
культурной вселенной. Они имеют дело с различными областями 
развитой и дифференцированной культуры, целенаправленными 
творческими усилиями человека: философией, нравственностью, 
языком, литературой, искусством, историей, психологией... Отсю-
да и множественное число слова humanities, указывающее на рас-
члененность и многообразие человеческих способностей. 

Гуманология изучает человека как часть техносферы, кото-
рая создается людьми, но постепенно объемлет и растворяет их в 
себе. Человек предстает как создатель не только культурной сре-
ды, но и самодействующих форм разума, в ряд которых он сам 
становится – создатель среди своих созданий. Если антропология 
изучает специфические признаки человека среди других живых 
существ (животных и особенно высших приматов – гоминидов), то 
гуманология изучает специфические признаки человека среди 
мыслящих существ, умных машин и техноорганизмов (муже- и 
женоподобных – гуманоидов, андроидов, гиноидов). 

Таким образом, гуманология зеркально симметрична по 
отношению к антропологии, поскольку обе эти дисциплины обра-
щаются к пороговой ситуации человека на границах с природной и 
технической средой. Предмет антропологии – человечество, вы-
растающее из природы; предмет гуманологии – человечество, 
врастающее в технику, которую оно само создает. 

Гуманология имеет дело с человеческим в плане его инте-
грации или контраста с машиной. Гуманология изучает то, что 
остается человеческого в человеке после присвоения его разумных 
функций мыслящей машиной, и то, что происходит с машиной по 
мере ее поумнения и очеловечивания. Гуманология – это экология 
человека, но вместе с тем и антропология машины, т.е. наука о 
взаимном перераспределении их функций, о технизации человека 
и гуманизации техники. У слова «человекообразный» появляется 
новый референт – машина. Раньше нелепо было прилагать меру и 
понятие человека к таким приборам, как паровая машина, рычаг 



 
Техногуманизм: Техника как творческое самопреодоление человека 

 

 

153

или телескоп, поскольку они имитировали и усиливали лишь от-
дельные функции человеческого организма (рука, глаз и т.п.). Но 
мыслящая машина, которая начинает усваивать одну из основных 
функций мозга, вычислительную, уже достойна называться чело-
векообразной, даже если внешне она не похожа на человека. 

Таким образом, гуманология возникает вследствие перехода 
человека в новую, активно-эволюционную, искусственно-техни- 
ческую фазу развития. Человек уходит в прошлое как биовид и 
переходит в будущее как техновид, мыслеформа, киберорганизм 
(киборг), свободная генетическая и / или технологическая фанта-
зия. Предмет гуманологии – это человеческое, которое остается 
за пределом машины, и человеческое, которое интегрируется в 
машину. 

Двуединство гуманологии отражает двунаправленную эво-
люцию самого человека как natura naturata и natura naturans, 
как природного творения и творца второй, искусственной природы 
(культуры, техники). Человек одновременно экологизируется – как 
природное творение и технизируется – как творец автономных 
форм искусственного разума. Судьба человеческого в перспективе 
этих радикальнейших трансформаций – развилка между биозапо-
ведником и техновселенной1. 

Соответственно возникают два направления в гуманологии: 
эко-гуманология – о человеке как выходце «консерватив-

ной», природной среды, страдающем, смертном существе, физиче-
ски несовершенном, творчески одаренном, культурно дерзающем; 
о специфике человека, не сводимой к машине; 

техно-гуманология – о функциях человека, передаваемых 
машине, интегрируемых в новых техно-организмах, способных к 

                                          
1 Разумеется, нельзя исключить и третьего варианта: будет найден счаст-

ливый синтез биологического и технического, который позволит жизни не отста-
вать от разума, сопутствовать ему в скорости информационных обменов и все-
ленской экспансии. Возможно, что генетика окажется медиатором между 
органической природой и техническим разумом, позволяя создавать новые фор-
мы жизни, обладающие бессмертием, бесконечной информационной емкостью и 
физической приспособляемостью, способные к быстрой эволюции. Этот вариант, 
обсуждавшийся еще С. Лемом в «Сумме технологии» (Lem S. Summa technologiae. – 
Kraków : Wydawnictwo Literackie, 1964. – 501 s.), заслуживает отдельного рас-
смотрения, которое выходит за рамки данной статьи. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

154

дальнейшему самостоятельному развитию и все менее зависимых 
от их прародителя, homo sapiens. 

 
 

* * * 
 
Человек – биологически и интеллектуально ограниченное 

существо: у его органов чувств узкий диапазон восприятия, у его 
мозга слабая память и медленный темп переработки информации, 
у его тела ограниченный запас выносливости и краткий срок жиз-
ни, и все это сокращает эволюционный потенциал человека как 
вида. Возможны, по крайней мере гипотетически, более успеш-
ные, конкурентоспособные формы искусственной жизни. Пере-
ступая границы своего вида, человек становится одновре-
менно больше и меньше себя. Меньше, потому что он уже не 
краса и цель творения, не пик эволюции, каким воображал себя с 
эпохи Возрождения, но только точка перехода от органической к 
технической эре, от мира природы к миру культуры, где возни-
кают все более свободные от него, самодействующие системы 
разума. С другой стороны, человек превосходит себя в своих 
сверхчеловеческих созданиях. Происходит одновременно исто-
щение, исчерпание человека как отдельного вида и распростра-
нение человеческого за его биологический предел. 

Подобно кенозису Бога, который воплощается в слабой, 
смертной человеческой плоти, чтобы наделить людей даром обо-
жения, люди истощают себя в своих творениях, мыслящих маши-
нах, чтобы передать им свою человечность, способность мыслить, 
свою мечту о бессмертии, всезнании и всемогуществе. В XXI в. 
гуманитарные науки могут пережить кризис, подобный кризису 
теологии в ХХ в. Кенозис Бога, его самоистощение в человечестве 
дальше переходит в кенозис человека, его самоистощение в но-
вейших технологиях. 

Гуманология и есть попытка осмыслить эту перспективу 
«творческого исчезновения» человека. Наряду с «а-теологией», 
которая исследует Бога в формах его отсутствия, молчания, не-
участия и даже «смерти Бога», можно представить себе «а-
гуманитарное» исследование, которое рассматривает феномен 
человеческого в его отчужденно-опустошенных и даже дегради-
рованных формах, таких как порожденные дурным намерением 



 
Техногуманизм: Техника как творческое самопреодоление человека 

 

 

155

или ошибкой колонии компьютерных вирусов. Гуманология тем 
самым переступает предел гуманитарныx наук, которые имели 
дело с «человеческим, слишком человеческим». Само человече-
ское ставится под вопрос, проблематизируется в этой новой тео-
ретической модели. Но тем самым человеческое и обнаруживает 
впервые свой подлинный масштаб – способность создавать не-
что, независимое от своего создателя1. 

 

                                          
1 О гуманологии в контексте других методологических проблем гумани-

тарных наук см.: Эпштейн М. Знак пробела: О будущем гуманитарных наук. – 
М.: НЛО, 2004. – 864 с.; Epstein M. The transformative humanities: A manifesto. – 
N.Y.; L.: Bloomsbury Academic, 2012. – 318 p. 


